
1

Recherche sur la nécessité  
du théâtre aujourd’hui 

Création théâtrale 2026 
Film documentaire 2027 

LE GESTE 
D’ANTIGONE 



1

Les créations de Luca Giacomoni ont été soutenues par Le geste d’Antigone 
D’après Sophocle

Traduction
Irène Bonnaud et Malika Hammou

Adaptation et mise en scène 
Luca Giacomoni

Avec 
Tatiana Grishko, Wabinlé Nabié, 
Yadulllah Mousawi, Loick Ngoukou, 
Arman Saribekyan, Akiko Veaux  

Et 
Amine Benrachid, Gradi Kumbi, 
Anna Roumanova, Maxime Saint-Jean

Chant 
Maya Al Khaldi

Dramaturgie 
Piera Mungiguerra

Assistanat à la mise en scène
Sarah Brunel

Création objets de scène
Sébastien Puech 

Matières, costumes 
Robine Anders

Production 
Centre de recherche philosophique 
et théâtrale Hagia Sophia

Coproductions
Institut du Monde Arabe, Musée  
de l’Histoire de l’Immigration,  
Ville de Paris, Les Gémeaux, 
Fondation Humanités, Digital et 
Numérique, Fondation Jan Michalski

Soutiens
Théâtre du Châtelet, CASP,  
Atelier des Artistes en Exil, France 
Terre d’asile, Armée du Salut,  
Le CENTQUATRE, Refugee Week 
Malta, UNHCR

Calendrier
Prévisionnel

Avril – Mai 2025
Résidence de dramaturgie
Institut du Monde Arabe, Paris 

Mai – juillet 2025
Ateliers préparatoires
avec les demandeurs d’asile 
Théâtre du Châtelet, Paris

Octobre 2025
Résidence de création 
Le CENTQUATRE, Paris

Avril 2026
Session de recherche
Maison des Sciences de l’Homme
Liège, Belgique

Juin 2026
Recherche de terrain
Refugee Week, Malta

Août 2026
Résidence de création
Teatro di Roma, Italie

Septembre – octobre 2026
Premières présentations 
Institut du Monde Arabe et Musée  
de l’Histoire de l’Immigration, Paris

Octobre – novembre 2026
Résidence de recherche et création
Beyrouth et Tripoli, Liban

Décembre 2026
Diffusion à la Scène Nationale 
Les Gémeaux, Sceaux

Mars – septembre 2027
Sessions de travail en Grèce et dans 
les enclaves espagnoles au Maroc



2 3

Le paradigme appelé humanisme 
touche vraisemblablement à sa fin. 
L’urgence climatique, la crise  
des idéaux démocratiques ou encore 
la multiplication des conflits armés 
à l’échelle mondiale en constituent 
autant de signaux d’obsolescence. 
Même les avancées technologiques, 
après des années de rêves, semblent 
représenter dans l’imaginaire collectif 
une menace plus qu’une promesse. 
Dans ce contexte, il est difficile  
de vouloir se concentrer sur l’humain.

Pourtant, nous sommes là. Et avec 
nous, la possibilité d’interroger  
à nouveau ce que peut être l’humain, 
quelle place il peut et doit avoir  
sur cette planète. Tout nous invite  
à une révision globale de nos gestes 
et nos comportements – et l’acte 
théâtral est tout autant concerné.

Défini « activité non essentielle » 
pendant la pandémie, le théâtre est-il 
encore nécessaire à la construction 
d’une société démocratique ?  
Quel est son sens, sa vocation,  
sa raison d’être ? A la lumière  
des enjeux d’aujourd’hui, comment 
éviter d’être l’énième distraction 
collective et jouer le rôle  
des musiciens qui divertissent  
les passagers de la première classe 
pendant que le navire coule ?

Une manière d’y répondre 
consisterait, depuis ses fondations,  
à le remettre en question. Confronter 
le théâtre à ses limites et à ses 
responsabilités, le mettant dans une 
situation à la fois simple et exigeante. 
Aller aux racines de ce rite laïc  
et le placer – sans artifices,  
sans machinerie – là où se joue 
l’avenir du vivre ensemble. 

Le confronter aussi à la brutalité  
du réel, en le dépouillant  
du confort d’une salle de spectacle, 
et réapprendre – par l’école  
du regard et de la relation sensible 
que le théâtre nous offre – la valeur  
du « politique » au sens grec  
du terme : ce qui nous lie les uns  
aux autres. En ce sens, avant d’être  
la réécriture d’une tragédie antique, 
Le geste d’Antigone est un processus 
de recherche sur la possibilité de 
« faire société » – par delà langues, 
identités et frontières – à travers les 
outils simples de l’acte théâtral.  

Pourquoi
Confronter le théâtre

En synthèse 
Le geste d’Antigone

La pièce
Telle la créature mythique qui arrêtait 
les voyageurs sur la route de Thèbes, 
la tragédie de Sophocle pose  
des questions complexes avec  
une simplicité redoutable : la loi a-t-
elle le pouvoir de décréter qui est ami 
et qui est ennemi ? À quel moment  
la désobéissance devient une 
nécessité ? Est-il possible de combler 
l’écart entre la loi et la justice ?  
Notre adaptation d’Antigone souhaite 
faire résonner ces questions,  
en interrogeant non seulement  
la réalité des liens du sang et de la 
terre, mais également les frontières 
invisibles qui séparent les morts  
et les vivants.

Le metteur en scène
Iliade au Centre pénitentiaire  
de Meaux, les Métamorphoses 
d’Ovide à la Maison des femmes  
de Saint-Denis, Hamlet avec  
des patients psychiatriques, ou 
encore Woyzeck construit avec 
des personnes non voyantes : 
depuis son arrivée en France, 
Luca Giacomoni cherche le théâtre 
« en dehors des théâtres », et bâtit 
une œuvre au cœur des tensions 
qui marquent notre époque. Pour 
ce faire, il ouvre l’espace du plateau 
à des expériences de vie capables 
de mettre en crise – et en éveil – 
notre rôle de spectateurs.

L’équipe
Un groupe d’artistes de cultures  
et d’origines différentes, en situation 
d’exil ou ayant vécu un parcours 
de migration. Dans la continuité 
de ses créations précédentes, 
Luca Giacomoni réunit une équipe 
d’acteurs, musiciens et chanteurs 
ayant une connaissance directe  
des conflits qui se jouent au cœur  
de la pièce. Pensé également  
pour une diffusion hors-les-murs 
– dans les camps de réfugiés et 
de demandeurs d’asile – Antigone 
prévoit la présence d’un chœur 
d’amateurs, choisi parmi 
les habitants de la cité, en dialogue  
et en interaction avec les artistes.

Le documentaire 
Qui est cette jeune fille qui défie la loi 
des hommes pour donner une digne 
sépulture à son frère ? Où trouver 
aujourd’hui la figure d’Antigone, 
d’Ismène ou de Créon ? Le spectacle 
sera accompagné d’un documentaire 
retraçant l’intégralité du processus 
de recherche et de création, entre  
les salles de répétitions à Paris  
et les différents lieux qui ont nourri 
la réflexion artistique. Le film – 
coproduit entre la France et l’Italie – 
sera cosigné par le metteur en scène 
Luca Giacomoni et la réalisatrice 
Gabrielle Lubtchansky.

Que signifie le besoin d’appartenance 
collective, qu’elle soit culturelle, 
religieuse ou nationale ? Pourquoi  
ce désir, en soi légitime, conduit-il  
si souvent à la peur de l’autre  
et à sa négation ? Nos sociétés sont-
elles condamnées à la violence sous 
prétexte que tous les êtres n’ont pas  
la même langue, la même foi  
ou la même couleur ?

Amin Maalouf

Que signifie le besoin d’appartenance 
collective, qu’elle soit culturelle, 
religieuse ou nationale ? Pourquoi  
ce désir, en soi légitime, conduit-il  
si souvent à la peur de l’autre  
et à sa négation ? Nos sociétés sont-
elles condamnées à la violence sous 
prétexte que tous les êtres n’ont pas  
la même langue, la même foi  
ou la même couleur ?

Amin Maalouf



4 5

Comment
Prendre le parti de l’autre

La qualité d’une recherche dépend 
avant tout du dispositif et du cadre 
qui la rendent possible. Pour cela, 
notre travail s’articulera autour  
de trois axes, à la fois distincts  
et étroitement liés entre eux :

. Aller à la rencontre d’autres réalités, 
d’autres parcours, d’autres langues 
– en restant au plus près du territoire 
où nous travaillons. Rencontrer celles 
et ceux dont les récits, les corps et les 
expériences demeurent largement 
absents des espaces de production 
culturelle dominants : personnes 
migrantes, réfugiées, demandeuses 
d’asile. « Prendre le parti du réel  
et de l’autre » – pour le dire avec 
Susan Sontag dans Devant la douleur 
des autres – et se mettre à l’écoute. 

. Partir d’une histoire simple, 
composée d’éléments archaïques :  
le devoir d’honorer les morts, 
l’inceste, une guerre fratricide, ou 
encore l’abus de pouvoir. Dans la 
création, il sera primordial d’éviter 
toute approche intellectuelle 
et de composer avec un regard 
phénoménologique – entendu 
comme une éthique de l’attention –  
à partir de l’expérience vécue : celle 
des relations qui s’y tissent, des 
gestes qui se manifestent au fil  
du processus.

. Éviter toute forme d’artifice, 
d’ornement et de machinerie 
théâtrales : pas de costumes,  
pas de décors. Créer à partir  
de ce qui est déjà là, et l’épurer  
de toute forme de technologie :  
pas de microphones, d’amplification 
du son ou de projections vidéo. 
S’appuyer uniquement sur la force 
évocatrice d’un geste, d’une image  
ou d’une métaphore : sur la beauté  
et la poésie qui peuvent jaillir  
d’un être humain en action.

À ces axes de recherche s’ajoute un 
principe dramaturgique fondamental : 
le rite funéraire en tant que geste 
anthropologique à l’origine des 
sociétés. Commémorer les morts 
n’est pas seulement un acte intime 
ou symbolique – c’est un seuil à partir 
duquel un corps collectif se constitue 
et se reconnaît. Antigone incarne 
cette ligne de partage : d’un côté,  
les vies dignes d’être honorées,  
de l’autre, celles vouées à l’oubli.

En ce sens, le théâtre devient un lieu 
rituel où cette frontière se révèle  
et se met en question, entraînant  
la communauté dans l’expérience  
du deuil et du sacré. La tragédie 
cesse d’être un simple récit à 
interpréter : elle se vit comme une 
traversée, interrogeant la nécessité 
de l’acte performatif et sa capacité 
à renouer – fût-ce un instant – le lien 
entre morts et vivants.

Répétitions à Les Gémeaux, Scène Nationale de Sceaux, 2026. Photo © Cha Gonzalez



6 7

Comment
Chant, chœur et organicité

Chercher le « degré zéro »  
du théâtre, c’est poser une question 
fondamentale : comment faire 
commun ? De quel langage  
une communauté peut-elle surgir,  
au-delà des opinions et des identités 
assignées ? Notre hypothèse est que 
le théâtre ne naît pas de la parole, 
mais du chant – et que le chœur  
en constitue la matrice politique.

La musique et le chant ouvrent un 
espace partagé où des singularités 
peuvent s’accorder. Ils précèdent 
la parole articulée, la psychologie, 
l’intention de jeu. Le chœur n’est pas 
un commentaire de l’action, mais  
une assemblée traversée par  
des tensions, des dissonances et des 
élans communs. C’est là que s’invente 
un langage non discursif, fondé sur  
le rythme, le souffle et l’écoute.

Cette recherche s’enracine dans 
une pratique menée depuis plusieurs 
années en détention, en psychiatrie 
et dans des foyers d’accueil.  
Nous y avons éprouvé la puissance 
transformatrice de l’acte théâtral, 
indépendamment de toute visée 
thérapeutique. Lorsque le rite théâtral 
est dépouillé de la volonté  
de convaincre ou de transmettre  
un message, il ouvre à une autre 
forme d’intelligence : l’organicité.

L’organicité est la force vitale qui 
coule sous la peau, le flux de nos 
impulsions. Lorsqu’un être humain se 
connecte à ce courant, son attitude 
change. Ce n’est plus le mental qui 
dirige et le corps qui obéit : intuition 
et action ne font qu’une. L’acteur fait 
alors l’expérience d’un déplacement : 
c’est lui, et en même temps autre 
chose. Il se découvre entier, tout en 
étant profondément relié aux autres. 
Vulnérable et majestueux à la fois, il 
ne cherche plus à exprimer : il est.

Dans cette perspective, ce n’est pas 
le public qui est « purifié » à travers 
un processus de catharsis, au sens 
aristotélicien. C’est l’acteur qui vit une 
expérience transformatrice, capable 
de laisser une trace sur lui-même 
et sur celles et ceux qui assistent à 
la performance. Notre dispositif – 
fondé sur la voix, le rythme et le chant 
choral – vise à recréer les conditions 
de ce phénomène d’induction, par 
lequel cette expérience se transmet 
de manière sensible aux spectateurs. 

L’un des accès à la vie créatrice 
consiste à découvrir en soi  
une corporéité « ancienne ». C’est un 
phénomène de réminiscence, comme 
le retour d’un exilé. Est-il possible  
de toucher à quelque chose qui n’est 
plus lié aux origines mais – si j’ose dire 
– à l’origine ? Oui, je le crois.

Jerzy Grotowski  

L’un des accès à la vie créatrice 
consiste à découvrir en soi  
une corporéité « ancienne ». C’est un 
phénomène de réminiscence, comme 
le retour d’un exilé. Est-il possible  
de toucher à quelque chose qui n’est 
plus lié aux origines mais – si j’ose dire 
– à l’origine ? Oui, je le crois.

Jerzy Grotowski  

Quoi
L’histoire d’une lignée

Tout commence avec un homme  
en quête de soi : il s’appelle Œdipe – 
« celui qui a les pieds enflés » –  
en raison des pieds liés lors de son 
abandon, au milieu d’un bois, juste 
après sa naissance. Sans le savoir, 
l’homme fini par tuer son père, 
épouser sa mère et apporter la peste 
à son peuple. La découverte de la 
vérité sur lui-même le rendra aveugle 
et le poussera à l’exil. Mendiant, il 
terminera sa vie errant sur les routes, 
guidé seulement par sa fille Antigone.

Les années passent et sa ville natale 
connaît l’horreur d’une guerre civile. 
Thèbes est devenue le théâtre d’un 
conflit fratricide : massacres, tortures, 
viols. Rentrée d’exil, Antigone décide 
d’honorer la mort du frère auquel 
le roi Créon, son oncle, a nié la 
sépulture. Elle prend une poignée  
de terre et la jette sur le cadavre  
du frère aimé. Un geste simple, juste, 
opposant au gouvernement  
des hommes, l’obéissance aux valeurs 
de la Terre.

L’essence du théâtre réside en cela : 
un geste apparemment inutile –  
en vérité essentiel – capable  
de réparer le passé à travers une 
action dans le présent. Or, quelles 
formes prendrait aujourd’hui cet acte 
antagoniste et nécessaire, reliant  
les morts aux vivants ?

Nous savons bien que la loi  
ne coïncide pas toujours avec  
la justice, et que l’éthique se situe 
souvent en dehors du périmètre  
de la jurisprudence. Nul besoin  
de rappeler que l’esclavage a été 
légal, tout comme l’apartheid,  
et que la Shoah a été organisée  
dans un cadre soigneusement défini 
par la loi des hommes.

À l’heure du « délit de solidarité »,  
des tensions identitaires  
et du fantasme d’un « grand 
remplacement » démographique,  
que signifie être une communauté ? 
Quel pacte lie les êtres humains,  
et quelle est la limite que ce pacte 
ne peut franchir ? Surtout, ces liens 
peuvent-ils exister sans être irrigués 
par des énergies spirituelles ? 
Nous cherchons une écriture 
scénique libre, telle une composition 
musicale à accords ouverts : 
un acte performatif capable de se 
transformer au contact des différents 
publics rencontrés.



8 9

Quoi
Une pièce sur l’impatience

« Dans Antigone, la pensée  
et la parole humaine sont associées 
au vent, aux rafales de la tempête. Les 
scènes de Sophocle sont écrites en 
vers, des vers d’une extrême densité, 
rapides et terribles. Ils mordent aux 
oreilles, dit le garde. Ils sont autant  
de flèches brûlantes décochées sur 
leur cible, disent Créon et Tirésias. 
Nous avons voulu un texte français 
qui rendrait compte de cette vitesse, 
de cette brûlure, de cette violence.

Nous avons essayé d’aérer le texte 
français, d’éviter la traduction en 
prose qui ralentit le texte et l’étouffe. 
Le rythme est primordial dans cette 
pièce qui est comme une course 
contre la montre : la tragédie se joue 
entre la course d’Antigone et celle de 
Créon, deux personnages rattrapés 
par une vitesse qu’ils ont désirée. 
Antigone veut ensevelir son frère 
sans attendre : elle ne daigne pas 
envisager une probable intervention 
des dieux. Créon veut se débarrasser 
de la malédiction des Labdacides,  
et faire un exemple dés le premier 
jour de son règne. 

George Steiner l’a dit avant nous : 
Antigone est une pièce sur 
l’impatience, l’immense impatience 
de deux personnages qui veulent agir 
tout de suite et sans attendre. C’est 
pourquoi le ralentissement du rythme 
nous semble une des pires choses qui 
puisse arriver à la pièce de Sophocle. 
Le malheur est en marche, la houle  
va s’abattre sur les rochers. L’urgence 
doit demeurer, intacte. 

Aussi, nous nous sommes abstenues 
autant que possible de ponctuer 
notre texte. Le texte de Sophocle  
ne l’était pas, la ponctuation varie 
d’une édition à l’autre, et nous 
trouvons juste de laisser le texte 
respirer de lui-même. Notre principe 
absolu était d’écrire une traduction 
faite pour être jouée et entendue. 
Sophocle, c’est du théâtre,  
et le spectateur de théâtre n’a pas  
le loisir de relire trois fois une phrase. 

La tragédie grecque à Athènes 
n’était pas un genre littéraire autant 
que le prétendent Aristote et ses 
successeurs, mais une performance 
orale, vouée à une représentation 
unique et événementielle : le texte  
se consumait dans la représentation 
comme la poudre dans le feu 
d’artifice, a écrit Brecht. C’est tout  
le bonheur que nous souhaitons  
à cette traduction. »

Irène Bonnaud et Malika Hammou, 
traductrices d’Antigone

Répétitions à Les Gémeaux, Scène Nationale de Sceaux, 2026. Photo © Cha Gonzalez



10 11

Quand 
2025 – 2027

Le projet s’articule en deux temps : 
la mise en scène d’une pièce d’après 
Antigone de Sophocle, conçue pour 
une diffusion en salles et hors  
les murs, auprès de publics souvent 
éloignés de l’offre culturelle ; puis 
la réalisation d’un documentaire 
retraçant les étapes de recherche, 
de création et de diffusion, 
et les rencontres qui les ont 
accompagnées.  

I. 2025 – 2026
La création théâtrale

La création alterne temps  
de répétition, sessions de recherche et 
ateliers – au Théâtre du Châtelet et au 
Musée de l’Histoire de l’Immigration – 
avec des publics accueillis par  
les associations partenaires : l’Atelier 
des Artistes en Exil, l’Armée du Salut,  
le CASP et France Terre d’Asile. 

Ces allers retours entre la salle 
de répétition et les terrains 
d’intervention permettront 
d’approfondir la compréhension 
des enjeux de la pièce, en inscrivant 
le processus au contact des lieux 
d’accueil et des personnes qui les 
traversent. Ils constituent un cadre 
de rencontre, un temps de récolte 
et d’échange propice à l’élaboration 
d’un langage commun – corporel, 
rythmique et spatial – capable  
de dépasser les barrières de la langue 
et d’apprendre à agir de manière 
organique, en résonance avec  
le regard et la présence de l’autre.

L’équipe est accompagnée  
de chercheurs et chercheuses  
en sciences humaines et sociales,  
de juristes et de professionnels  
du soin, dont l’expertise est 
essentielle pour travailler avec 
des personnes aux parcours 
migratoires complexes, souvent non 
francophones et parfois marquées 
par des expériences de violence. 

Cet accompagnement permet 
d’écouter et de comprendre, mais 
aussi de mesurer ce qui peut être dit, 
montré ou partagé – et d’inventer 
des formes d’intervention attentives 
aux rythmes, aux silences et aux 
vulnérabilités de chaque personne. 
Le processus se construit ainsi dans 
un dialogue constant entre exigence 
artistique, attention éthique  
et responsabilité humaine.

Le spectacle – qui sera présenté  
à l’automne 2026 – est conçu comme 
une structure mobile, capable  
de se déployer dans des espaces 
variés – sur le parvis de l’Institut  
de Monde Arabe ou la petite salle  
de la scène Nationale de Sceaux,  
et de rencontrer des publics divers. 
La réécriture du texte, à partir  
de la traduction française d’Irène 
Bonnaud et Malika Hammou, 
intervient en fin de processus, nourrie 
par les expériences de terrain et les 
paroles recueillies au fil du travail.

II. 2026 – 2027
Le film documentaire

Cosigné avec la réalisatrice Gabrielle 
Lubtchansky, le film Le geste 
d’Antigone suit le metteur en scène 
Luca Giacomoni et son groupe 
d’artistes internationaux tout au long 
du processus de recherche et de 
création. Ni making-of, ni théâtre filmé, 
le documentaire met en résonance 
leurs parcours de vie singuliers avec 
les personnages de Sophocle.

Il s’agit de rendre compte du pari que 
nous faisons : cette équipe, composée 
de personnes exilées ou migrantes, 
est la plus à même de porter Antigone 
dans notre contexte actuel.

Le film mêle les biographies  
des quatre artistes à la trame de 
Sophocle : Tatiana, actrice d’origine 
russe et ukrainienne ; Amine, réfugié 
tchadien passé par les prisons 
libyennes ; Loick, fuyant la guerre 
au Congo ; Yadullah, acteur afghan 
ayant vécu dans un camp à Lesbos. 
Le montage alterne la recherche 
théâtrale avec des moments de vie 
quotidienne : un appel téléphonique  
à la famille au pays, un voyage en train, 
ou encore un rituel de prière.

Les acteurs explorent le mythe 
dans des espaces dépouillés – 
ports, centres d’accueil, églises 
désacralisées – où le jeu cesse 
d’être représentation pour devenir 
geste réel. Les mots de Sophocle 
s’entrelacent aux silences, aux 
respirations et aux improvisations  
du groupe. Le théâtre apparaît 
comme une nécessité vitale, un moyen 
d’habiter le monde et de remettre  
en mouvement ce que la réalité fige.

Ce film tend à laisser voir comment 
l’acte théâtral constitue cet espace 
de rencontre au-delà des frontières, 
matérielles ou culturelles. Il suit 
la compagnie dans ses ateliers et 
représentations, montrant 
comment chaque rencontre – avec 
communautés locales, bénévoles 
ou chercheurs – transforme le 
spectacle. La mise en scène devient 
un organisme vivant, en perpétuelle 
métamorphose dont nous avons 
à cœur de rendre compte.

En ce sens, le film vise à montrer 
que le théâtre peut être un lieu 
de reconstruction du lien social, 
un laboratoire de société, où la 
« désobéissance » d’Antigone se vit 
comme une pratique contemporaine 
de résistance à la violence et à la 
déshumanisation.



12 13

Qui
Metteur en scène

Luca Giacomoni est metteur en 
scène et pédagogue. Après une 
maîtrise en Lettres et Philosophie  
à l’Université de Bologne, il étudie 
le structuralisme linguistique avec 
Manlio Iofrida. En 1998 il fréquente  
à Venise la master class Penser l’art, 
règle et anarchie, animée  
par Jean Baudrillard, Paolo Fabbri, 
Joseph Kosuth et organisée  
par Trivioquadrivio à la Fondation 
Querini Stampalia.

Parallèlement à son cursus 
universitaire, il étudie la danse  
et le théâtre. Pendant cinq ans,  
il suit le travail de Gennadi Bogdanov, 
héritier de la biomécanique théâtrale 
de Meyerhold, jusqu’à la réalisation 
de Georges Dandin au CRT de Milan. 
Il découvre la Commedia dell’Arte 
de Claudia Contin et Ferruccio Merisi, 
ainsi que le clown de Léo Bassi. 
Ensuite, il continue à se former auprès 
de César Brie, Roberto Latini 
et Alberto Grilli. 

Quelques années plus tard, il s’oriente 
vers la mise en scène et intègre 
l’École Internationale de Théâtre 
Jacques Lecoq à Paris. Il complète sa 
formation avec Eugenio Barba et les 
acteurs de l’Odin Teatret sur le projet 
Università del Teatro Eurasiano. 
Il travaille auprès de Jairo Cuesta et 
Jim Slowiak, anciens collaborateurs 
de Jerzy Grotowski dans Theatre  
of Sources et Objective Drama. 
  

En 2009, il participe à un stage  
du Théâtre du Soleil. Suite à cela, 
Ariane Mnouchkine lui prête la salle 
de répétition à la Cartoucherie  
de Vincennes pour poursuivre 
le travail entamé. Plus de cent 
personnes se manifestent pour suivre 
le projet Le théâtre en dehors  
du théâtre et forment un groupe  
de recherche international.

Parallèlement aux productions 
théâtrales, le travail de la compagnie 
s’oriente vers les écoles, les maisons 
de retraite, les hôpitaux, les prisons  
et les foyers d’accueil afin de créer  
un contact avec des publics 
différents et retrouver la source  
d’un théâtre vivant. Les échanges 
avec Peter Brook, rencontré 
pendant cette période de recherche, 
laisseront une trace inoubliable.

Luca Giacomoni invite par la suite  
des artistes de renom comme 
Yoshi Oïda, Tapa Sudana, Richard 
Schechner, Germana Giannini,  
Joëlle Bouvier ou Alain Maratrat  
qui viennent animer des sessions  
et préparer le groupe aux différentes 
interventions. 
En 2019 il intervient aux Beaux-Arts  
de Paris, et durant l’année 
académique 2020/21 il est professeur 
invité et artiste en résidence  
à l’Université Catholique de Louvain,  
en Belgique. En 2024 il crée le Centre 
de recherche philosophique  
et théâtrale Hagia Sophia.

Metteur en scène 

2024
Woyzeck, de Georg Büchner 
Ateliers Médicis
Gœthe Institut, Paris

2021 
Hamlet, de William Shakespeare
Théâtre Silvia Monfort
Festival d’Automne à Paris

2020 
Métamorphoses, d’après Ovide
Théâtre de la Tempête
La Cartoucherie de Vincennes

2017 
Iliade, d’après Homère
Théâtre Paris-Villette
Festival Paris l’été

Interprète 

2011
Stella, création collective 
Chorégraphie Joëlle Bouvier 
L’arc Scène Nationale, Le Creusot

2006
Macbeth, de William Shakespeare 
Mise en scène Daniele Bergonzi 
Teatro San Martino, Bologne 

2004
En attendant Godot, de Samuel Beckett
Mise en scène Angela Malfitano
Teatro San Martino, Bologne 

2002
Iliade, d’après Homère
Teatrino Clandestino
Arena Del Sole, Bologne

Photo © Romain Redler



14

Équipe

Luca Giacomoni
Direction artistique
contact@centrehagiasophia.com

Sarah Brunel
Assistanat à la mise en scène
sarah.brunel@
centrehagiasophia.com

Marion Motel
Direction de production
marion.motel@
centrehagiasophia.com

www.lucagiacomoni.com

En collaboration avec

Robine Anders, thérapeute 
spécialisée dans l’accompagnement 
des traumas

Selma Benkhelifa, avocate 
au Barreau de Bruxelles

Rachel Brahy, docteure en sciences 
politiques et sociales à ULiège 

Grégory Delaplace, directeur 
d’études à l’École Pratique  
des Hautes Études 

Filippo Furri, anthropologue, fellow 
de l’Institut Convergences Migrations

Pierre Judet de La Combe, 
helléniste, directeur d’études  
à l’EHESS

Sophie Klimis, philosophe, 
professeure à l’Université Saint-Louis 
Bruxelles

Carolina Kobelinsky, anthropologue, 
chargée de recherche au CNRS

Taina Tervonen, écrivaine  
et journaliste indépendante

Presse 

“Jamais Luca Giacomoni n’était allé aussi 
loin qu’avec ce Hamlet. Jamais il n’avait tant 
mis en péril les fondements de la théâtralité 
ordinaire. Une autre manière de faire du 
théâtre s’affirme.” Eric Demey, La Terrasse

“Pas de condescendance, pas  
de sensiblerie, pas de coquetterie. C’est 
le théâtre dans ce qu’il a de plus puissant.” 
Ariane Raynaud, Le blog
 
“Avec ce Hamlet, le théâtre devient le lieu 
de l’exploration du sujet malade. Un lieu  
où le spectateur est confronté à son double, 
au miroir de sa propre nature. “  
Edouard Delelis, Zone Critique 

“Construit comme une symphonie en trois 
mouvements, en mêlant récit et musique, 
Hamlet fait du plateau le terrain mouvant 
des interrogations sur le sens même  
de l’expérience théâtrale.”
Karima Romdane, L’Italie à Paris 

“Pour traiter des violences sexistes, 
Luca Giacomoni a travaillé avec  
des apprenties comédiennes à la Maison 
des Femmes de Saint-Denis. Une catharsis 
à découvrir sur scène à Paris.” 
Anaïs Coignac, Le Monde

“Métamorphoses est une voie parfaite. 
Plus ce spectacle avance plus les yeux 
sont ouverts. ” Nicolas Brizault, Un Fauteil 
pour l’Orchestre

“Le metteur en scène Luca Giacomoni 
donne un nouveau souffle aux 
Métamorphoses du poète latin Ovide. 
Une belle façon d’exorciser la souffrance.” 
Carine Roy, Causette 

“Le Théâtre Paris-Villette accueille  
un projet théâtral hors-norme  
avec des détenus du centre pénitentiaire  
de Meaux, autour de l’Iliade. Magistral.” 
Marina Da Silva, L’Humanité
 
“Ce qui frappe, c’est la sincérité de 
l’engagement de chacun. C’est simple, 
direct. Le texte, le corps, la sensibilité  
font surgir les guerriers qui se battent  
pour Troie.” Armelle Héliot, Le Figaro

“Luca Giacomoni s’empare du texte 
fondateur d’Homère pour interroger  
les origines de la violence. Une ode âpre  
et singulière.” Marie-Laure Barbaud,  
La scène M

“ Ces regards, ces corps, l’interprétation 
forte des acteurs – tout cela saisit  
le spectateur. Chaque soir, standing 
ovation. ” Jérôme Le Boursicot , Les Inrocks

mailto:contact%40centrehagiasophia.com?subject=
mailto:marion.motel%40%20centrehagiasophia.com?subject=
mailto:marion.motel%40%20centrehagiasophia.com?subject=
http://www.lucagiacomoni.com


16

P
ho

to
s 

©
 ©

 C
ha

 G
on

za
le

z –
 G

ra
ph

is
m

e 
Ju

lie
 R

ic
ha

rd


